
CULTURA VIVA: O GUERREIRO COMO FORMA DE

MANIFESTAÇÃO PATRIMONIAL 
Ane Beatriz Vitorino de Oliveira Silva1

Antonio Barbosa Neto 2

Gustavo Henrique Valencio 3

Andressa Sayrone Bezerra de Oliveira4

José Lidemberg de Sousa Lopes 5

RESUMO
Entre fitas e coreografias, o guerreiro configura uma das mais antigas manifestações patrimoniais e
culturais do Estado de Alagoas,  agregando em sua representatividade elementos artísticos como a
dança,  a  música,  o  figurino  e  as  alegorias.  Nesse  interim  e  com  a  finalidade  de  contribuir
significativamente para o enriquecimento do conteúdo didático escolar  no que tange a abordagem
pedagógica,  este  trabalho  tem  o  fito  de  elucidar  a  sua  relevância  ao  trabalhar  a  temática  dos
patrimônios  alagoanos  em  função  de  reviver  a  cultura  do  Estado.  Desse  modo,  os  bolsistas  do
Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID) alocados em uma das Escola-Campo
de União dos Palmares – Alagoas, buscam, por meio da oficina intitulada “Cultura viva: o guerreiro
como forma de manifestação patrimonial”, manter acesa a chama da tradicionalidade, promovendo
práticas  educativas  capazes  de  perpetuar  a  preservação  da  história  do  patrimônio  e  as  raízes
comemorativas do Estado, valorizando os saberes locais e atrelando-os à necessidade de proteção dos
festejos patrimoniais presentes na cultura alagoana. Nessa perspectiva o trabalho desenvolvido teve
como  alicerce  autores  como  Paulo  Freire,  Theo  Brandão  e  Choay,  que  corroboram  para  o
entendimento  da  alegoria  enquanto  símbolo  e  mecanismo  social  educativo,  para  além  de  um
instrumento pedagógico eficiente para a proteção da memória viva no que tange o reconhecimento do
patrimônio local. A oficina edifica-se através da construção dos elementos que pertencem ao Auto dos
Guerreiros,  tais  como chapéus e  figurinos,  valendo-se  de materiais  como fitas,  papelões,  strass e
papeis  luminosos,  em  sequência  à  confecção  das  peças,  as  mesmas  são  apresentadas  durante
demonstração do exercício da dança. Em síntese um recurso de grande valor que busca rastrear grupos
remanescentes que perpetuam a cultura folclórica do estado, submergindo aspectos identitários nos
participantes da oficina, promovendo e desenvolvendo habilidades e competências que transcendem as
teorias. 

Palavras-chave: Folclore, Guerreiro, Educação, Patrimônio, PIBID.

INTRODUÇÃO
De que forma a educação patrimonial  pode resgatar  uma cultura  do esquecimento

inevitável? Essa questão permeia o estudo aqui exposto, de modo que visa notificar o

1 Graduanda  do  Curso  de  Geografia  da  Universidade  Estadual  de  Alagoas  -  UNEAL,
ane.silva.2022@alunos.uneal.edu.br; 
2 Graduando  do  Curso  de  Geografia  da  Universidade  Estadual  de  Alagoas  -  UNEAL,
antonio.neto.2023@alunos.uneal.edu.br; 
3 Graduando  do  Curso  de  Geografia  da  Universidade  Estadual  de  Alagoas  -  UNEAL,
gustavo.valencio.2023@alunos.uneal.edu.br ;
4 Graduanda  do  Curso  de  Geografia  da  Universidade  Estadual  de  Alagoas  -  UNEAL,
andressa.oliveira.2024@alunos.uneal.edu.br;
5 Professor orientador:  Doutor, Universidade Estadual de Alagoas – UNEAL, lidemberg.lopes@uneal.edu.br.

mailto:lidemberg.lopes@uneal.edu.br
mailto:andressa.oliveira.2024@alunos.uneal.edu.br
mailto:gustavo.valencio.2023@alunos.uneal.edu.br
mailto:antonio.neto.2023@alunos.uneal.edu.br
mailto:ane.silva.2022@alunos.uneal.edu.br


 

desaparecimento da cultura do guerreiro no município de União dos Palmares, Alagoas.  O

referido município está situado na Zona da Mata alagoana, destaca-se por sua rica história,

cultura  e  geografia.  Este  possui  um  grande  potencial  cultural,  especialmente  ligado  à

importância histórica do Quilombo dos Palmares e à natureza abundante da região. 

De acordo com o Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN):
“A Educação  Patrimonial constitui-se de  todos  os  processos  educativos  formais  e
não formais que têm como foco o patrimônio cultural, apropriado socialmente como
recurso  para  a  compreensão  sócio-histórica  das  referências  culturais  em todas as
suas manifestações, a fim de colaborar para seu reconhecimento, sua valorização e
preservação. Considera-se, ainda, que os processos educativos devem primar pela
construção  coletiva  e  democrática  do  conhecimento,  por  meio  da  participação
efetiva  das  comunidades  detentoras  e  produtoras  das  referências  culturais,  onde
convivem diversas noções de patrimônio cultural.” (IPHAN, 2014) 

Nas últimas  décadas  é  possível  identificar  o  surgimento  de  um novo segmento:  a

educação patrimonial. No entanto, o que verifica-se é a escassez da sua validação dentro das

escolas, bem como o déficit de registros que apontem aspectos simbólicos das manifestações

culturais e patrimoniais, sejam elas tangíveis ou intangíveis. 

Nesse cenário, a Universidade Estadual de Alagoas (UNEAL), Campus V em União

dos  Palmares,  desenvolve  o  Programa  Institucional  de  Bolsas  de  Iniciação  à  Docência

(PIBID). O projeto associado, “As escolas e seus sujeitos trilham suas memórias: a Educação

Patrimonial  como ferramenta  educacional  no ensino  da região  serrana  dos  quilombos  em

Alagoas”, visa empregar a Educação Patrimonial para reforçar o ensino e valorizar a cultura

local nas escolas de União dos Palmares.

Diante disto, o PIBID, instituído em 2007 pela Lei nº 11.502/2007, é fomentado pelo

Ministério da Educação (MEC) e gerido pela CAPES. Seu objetivo principal é introduzir os

estudantes de licenciatura nas escolas públicas de educação básica logo no início do curso,

garantindo  uma  sólida  integração  entre  teoria  e  prática  para  formar  professores  mais

capacitados.

Posto isso, a Educação Patrimonial é vista como crucial no ensino de Geografia para

formar  cidadãos  críticos  e  conscientes  de  sua  história  e  território.  Ela  oferece  novas

perspectivas sobre espaços e amplia a compreensão da memória coletiva e dos bens culturais,

sejam  eles  materiais  ou  imateriais.  No  entanto,  esse  patrimônio  é  frequentemente

negligenciado pelo poder público e pela falta de mobilização social.



Inserida  nesse  contexto,  a  Educação  Patrimonial  é  fundamental  para  valorizar  e

conservar o patrimônio cultural e artístico. Ao promover o reconhecimento da memória e da

identidade, ela estimula o senso de pertencimento e a participação comunitária na preservação

dos  bens.  Em  ambientes  educacionais,  contribui  para  a  formação  cidadã,  conectando  os

indivíduos às suas raízes.

Integrar  essa  temática  no  cotidiano  das  escolas  públicas,  especialmente  nas

comunidades  rurais  de  União  dos  Palmares,  é  tanto  uma  urgência  quanto  um  desafio

significativo. A escola é um espaço estratégico que pode fortalecer as identidades e preservar

a memória, desde que haja um compromisso contínuo com ações educativas que valorizem a

história e cultura locais. Portanto, o presente artigo se propõe a analisar a contribuição do

PIBID na introdução de práticas de Educação Patrimonial, como a importância do folguedo

dos guerreiros alagoanos, patrimônio cultural material e imaterial.

O GUERREIRO 
Entre fitas e coreografias, o guerreiro configura uma das mais antigas manifestações

culturais  do Estado de Alagoas,  agregando em sua representatividade  elementos  artísticos

como a dança, a música, o figurino e as alegorias. Nessa perspectiva, é de suma importância

compreender a sua origem até os dias de hoje, bem como as narrativas que permeiam o seu

reconhecimento enquanto Patrimonio Imaterial do Estado de Alagoas em 2019.

De acordo com a literatura de Theo Brandão (2003) o primeiro a registrar o “auto dos

Guerreiros” em Alagoas, foi o folclorista  e antropólogo brasileiro Artur Ramos, o mesmo

conta  a  sua  chegada  em  1935,  como  sendo  uma  mescla  de  elementos  dos  congos  e

caboclinhos, autos europeus peninsulares (Reis Mouros), Pastoris e festas totêmicas de erigem

africana e ameríndia, e, como elemento dominante, Bumba Meu Boi.

Nesse contexto, entende-se o Guerreiro como:
“uma fusão de Reisado com Caboclinho, ou ainda melhor uma modificação de auto
dos Caboclinhos,  com o acréscimo de fragmentos e personagens das Cheganças,
(embaixadas de Rei moure ao General), e dos Pastoris (...).” (BRANDAO, 2003)

Em seus trajes  é possível  identificar  o uso de fitas,  tecidos,  adornos,  lantejoulas  e

outras alegorias, todas muito coloridas e vibrantes que trazem em suas estruturas, recortes que

evocam semelhanças das roupas dos nobres colonos. 



Adaptados às condições  econômicas  e dos gostos pessoais dos grupos,  usam fitas,

espelhos, enfeites de aljôfar e natalinos, haja vista que a sua cultura está ligada à religiosidade

cristã, adotando elementos sacros como forma de destacar a sua história, tal como a igreja em

forma de chapéus, os palácios e catedrais, bem como as coroas, diademas e guarda-peitos,

evocam lutas e guerrilhas.

O  grupo  de  guerreiro  contem  aproximadamente  40  componentes,  entre  eles:  Rei,

Rainha, Contra-Mestre, dois Embaixadores, General, Lira, Índio Peri e seus vassalos, dois

Mateus, dois Palhaços, as vezes uma Catirina, a Sereia, a Estrela de Ouro, Estrela Brilhante,

Estrela Republicana, a Banda da Lua e as “Figuras” ou “Figural”. Destacando-se o Mestre,

como sendo o principal  responsável  pelo grupo, administrando o canto,  o  tropel  e  grosa,

coordenando o balé coletivo.

O Guerreiro não é apenas uma manifestação folclórica,  este é um ato popular que,

tradicionalmente, anuncia a chegada do Messias no ciclo natalino. Sua complexidade reside

na fusão de teatro,  canto e dança,  revelando a miscigenação cultural  brasileira com fortes

raízes  em  tradições  europeias,  mas  que  é  profundamente  adaptado  e  enriquecido  por

influências indígenas e africanas.

Um dos momentos altos e que confere o nome à manifestação é a encenação da luta de

espadas,  que  remete  a  antigas  batalhas  e  disputas,  adicionando  um elemento  dramático  e

performático que cativa o público. Essa manifestação é, portanto, um livro vivo da história e

da fé de seu povo, acompanhado de instrumentos como a sanfona, o tambor, pandeiro e apitos

usados pelo Mestre e Contra-Mestre. Vale salientar que o Guerreiro é uma tradição passada de

pai  para  filho,  de  modo que  a  próxima  geração  dê  continuidade  ao  trabalho  da  anterior.

Contudo, os familiares de Caboclinho não tiveram o interesse em perpetuar a sua trajetória,

fazendo com que a mesma caísse no esquecimento dos populares. 

Atualmente, é possível encontrar grupos espalhados pelos municípios de Alagoas, tais

como: Maceió, Arapiraca, Cajueiro, São Sebastião, Taquarana, Viçosa, Marimbondo, Capela,

Junqueiro, Pilar, Lagoa da Canoa, Penedo, Paulo Jacinto e Igaci. No entanto, em União dos

Palmares, com o falecimento de Antonio João da Silva, conhecido como Mestre Caboclinho,

ou Caboclo Lino do Norte, o Guerreiro foi perdendo a sua popularidade no município. Com

isso em mente, a finalidade do artigo é destrinchar a importância da Educação Patrimonial

como mecanismo pedagógico para resgatar a cultura local, de modo a incentivar a pesquisa e

aguçar 



a curiosidade dos alunos assistidos pelo PIBID, buscando referenciar e mapear os grupos que

perpetuam a tradição.

METODOLOGIA
O presente trabalho foi desenvolvido na Escola Municipal Pedro Cândido da Silva

(EMPCS), localizada no Assentamento Cavaco, na zona rural de União dos Palmares, contém

6 salas de aula  e compreende  as  etapas  da  educação  básica  do  1º  ao  9º  ano  do  ensino

fundamental.  No  entanto,  o  trabalho  realizado  concentra-se  na  turma  do  8º  ano,  sob  a

justificativa de ser a turma assistida pelos autores da pesquisa.

Figura 1: Mapa de Localização da Escola Municipal Pedro Cândido da Silva.
Elaborado: Francisco Régis Barbosa Capistrano e Prof. Dr. José Lidemberg de Sousa Lopes

Nos momentos que antecederam a aplicação das oficinas práticas, buscou-se rastrear

quais grupos ou descendentes de Mestres, ainda residiam em União dos Palmares para que os

mesmos  pudessem ministrar  oficinas  ou  rodas  de  conversa  para  apresentar  aos  alunos  a

origem do Guerreiro no município.

Durante  as  pesquisas,  o  mestre  coreógrafo  dos  folguedos  e  patrimônio  vivo  do

município supracitado, Edgar José Rosendo Tavares, revela que após o falecimento do Mestre

Caboclinho,  os  familiares  venderam as  suas  propriedades  e  passaram a  residir  em outra

localidade,  optando  por  não  continuar  o  trabalho  do  mesmo,  as  demais  pessoas  que

trabalhavam



com o Mestre Caboclinho, abandonaram seus postos e atualmente não transmitem os seus

conhecimentos a terceiros. 

Quando perguntado sobre o seu repertório no que se refere ao folguedos, Edgar indica

não ter se aprofundado no guerreiro, pois os mesmos ficavam a cargo do Mestre Caboclinho,

o qual se localizava no bairro Roberto Correia de Araujo, o coreógrafo ainda aponta outra

localização  no  centro  da  cidade,  porém  este  também  perdeu  a  guerrilha  contra  o

esquecimento. 

Com este exposto, percebe-se que o apagamento dos guerreiros, estava mais acentuado

do  que  foi  articulado,  dificultando  o  trabalho  de  realização  deste  artigo.  Reitera-se  que,

mesmo sabendo da sua importância, não há registros catalogados e documentados em forma

de arquivo para a realização de pesquisas dentro do município, impossibilitando a ideia inicial

do presente  trabalho,  mapear  os  grupos remanescentes  que mantinham acesa  a  chama da

tradicionalidade.

Nessa  perspectiva  primeira  etapa  do  processo  metodológico,  buscou  rastrear  os

conhecimentos  prévios  dos  estudantes,  valorizando  a  escuta  ativa  sob  a  orientação  dos

bolsistas  do  PIBID,  propondo  um  desenvolvimento  pedagógico  pautado  no  diálogo.  Em

segundo  momento,  como  fonte  de  pesquisa  e  para  abordar  a  temática  com  elementos

ilustráveis, é exibido o documentário “Guerreiros são Guerreiros” (VIEIRA et al., 2023).

No presente documentário é possível extrair valiosas informações com personalidades

importantes,  desde participantes de grupos de Guerreiro e até mesmo o escritor paraibano

Ariano Suassuna. A partir do recurso audiovisual o trabalho ganha nova perspectiva, como

forma de cativar os estudantes, o encontro seguinte volta-se para a oficina de confecção das

peças utilizadas no Guerreiro.

Contudo, devido à escassez de recursos financeiros,  a produção foi feita  de forma

simbólica,  estudando os elementos  que compõe a sua confecção,  comparando-os ainda às

peças  encontradas  no  acervo  do Museu  Casa  Maria  Mariá,  tais  alegorias  serviram como

instrumentos norteadores para compreender melhor a importância de cada elemento. 

Para  melhor  organização  a  sala  foi  dividida  da  seguinte  forma:  um grupo de  seis

alunos  confeccionou  o  chapéu  de  igreja  e  outros  dois  grupos  de  cinco  alunos  cada,



confeccionaram duas espadas e duas coroas. No intuito de aproximar a sua semelhança às

peças originais, foram 

utilizados papelões, fita crepe, papeis laminados de diversas cores, adornos, lantejoulas, colas,

fitas adesivas refletoras e fitas de cetim.

Figura 2: grupo 1 confeccionando coroa e espada.
Fonte: acervo dos autores.

Figura 3: grupo 2 confeccionando coroa e espada.
Fonte: acervo dos autores.

 



    
Figura 4: grupo 3 confeccionando igreja

Fonte: acervo dos autores

Figura 5: resultado da oficina
Fonte: acervo dos autores

REFERENCIAL TEÓRICO
De  forma  norteadora,  ao  reunir  perspectivas  teóricas  foi  possível  dimensionar  e

compreender a importância da aplicação da educação patrimonial para além de preservar, mas

resgatar  peças,  alegorias  e  ainda  personalidades  que  por  muito  foram  esquecidas  e

negligenciadas, permitindo que a sua memória e trabalham mantenham-se vivos perante o

estudo da cultura local.

Segundo CHOAY: 
“O culto que se rende hoje ao patrimônio histórico deve merecer de nós mais do que
simples  aprovação.  Ele  requer  um  questionamento,  porque  se  constitui  num
elemento revelador, negligenciado, mas brilhante, de uma condição da sociedade e
das  questões  que ela  encerra.  É desse  ponto  de  vista  que  abordo  o tema aqui.”
(CHOAY, 2001)

Interpreta-se essa passagem como uma crítica à necessidade de não apenas admirar o

patrimônio e suas alegorias, mas questionar, provocar e instigar a criticidade sobre o porquê e

como  esse  patrimônio  foi  preservado,  evocando  a  importância  de  compreender  as

problemáticas contemporâneas, valendo-se de uma visão histórica para desvendar desafios e



contradições  para  perpetuar  a  sua  preservação,  para  além  das  suas  condições  estéticas,

carregando em seu âmago os processos culturais que possibilitaram a sua construção.

Relaciona-se esse trecho ao estudo aqui exposto de modo a denunciar o desgaste e

esquecimento do Guerreiro em União dos Palmares. Se um povo sem cultura é um povo sem

história, os questionamentos que potencialmente poderiam reascender a chama do referido

folguedo, são aterrados sob novas tendências que sobrepõe-se a tradicionalidade. 

Como forma de abraçar tais registros, encontra-se em Maceió o Museu Théo Brandão

que guarda em suas paredes a história de diversos contos folclóricos e dos patrimônios do

estado de Alagoas. Tal construção torna-se possível em consonância com os registros feitos

pelo mesmo, revelando a necessidade de catalogar os patrimônios pertencentes na sociedade

como um todo.

Deste  modo  que  entende-se  a  proteção  à  documentação  como  um  instrumento

indispensável para resistir ao esquecimento provocado pelo tempo. Ao entrevistar o Edgar

José,  o  mesmo  pontuou  que  toda  a  célula  de  lembrança  do  grupo  de  Guerreiro,  estava

degradando-se em uma escola do município. 

Tal  situação  culminou  na  perca  de  diversos  materiais  do  acervo,  somente  após  o

resgate tardio, as peças restauradas encontram-se no Museu Casa Maria Mariá, que serviu de

mecanismo norteador para os estudos aqui descritos. Detecta-se então que o conhecimento

sobre  a  temática  dentro  do município  extrapolam a escassez  e  transforma-se em descaso

contínuo.  Nesse  interim,  o  trabalho  realizado  pautado  em  dignificar  a  restauração  do

patrimônio, torna-se ainda mais complexo, principalmente no que tange as formas de levar

informações verídicas para a sala de aula.

Na perspectiva da educação libertadora de Freire:
A partir das relações do homem com a realidade, resultantes de estar com ela e de
estar  nela,  pelos atos de criação,  recriação e decisão,  vai  ele dinamizando o seu
mundo. Vai dominando a realidade.  Vai humanizando-a.  Vai acrescentando a ela
algo de que ele mesmo é o fazedor (FREIRE, 1967, p. 43).

A atuação  da  educação  patrimonial  dentro  do  quesito  que o conhecimento  da  sua

história  e  cultura  possibilita  ao  individuo  dinamizar  o  mundo  e  dominar  a  realidade,  é

imprescindível  que  a  realização  de  práticas  tais  como  as  descritas  neste  trabalho,  sejam

incentivas e promovidas de modo a inserir o sujeito na construção do pensamento consciente

sobre o seu papel de participação na mudança dos panoramas atuais.



Outrossim,  transformando  os  alunos  em  catalisadores  sociais  que  ressignificam  a

busca  e  preservação  do  patrimônio  histórico  e  cultural,  visando  interagir  criticamente,

refletindo  o  seu  valor  e  modo de  preservação  para  humanizar  o  processo  de  educação  e

compreensão cultural. Os dados expostos até aqui indicam os desafios que submergiram ao

trabalhar a temática  proposta. Sob a ótica de que a educação patrimonial deve prezar pela

construção coletiva  e  democrática,  valendo-se da  participação  das  comunidades,  uma das

fontes que corroborou para 

a estruturação do artigo foi o professor de geografia, formado pela Universidade Estadual de

Alagoas – UNEAL, José Marcelo Pereira da Silva que em entrevista revelou mais detalhes

sobre o convívio com Antonio João da Silva (Caboclinho), percursor do Guerreiro em União

dos Palmares.  Marcelo,  que possui um  blog pessoal onde descreve alguns acontecidos  do

município,  e,  entre  eles,  a  história  do  Mestre  Guerreiro,  sendo  então,  o  único  registro

conhecido que guarda a trajetória do mesmo, o  blog possui um acervo valioso que passeia

entre fotos e biografia do Mestre. 

Figura 6: grupo de Guerreiros reunidos na antiga Estação Ferroviária
Fonte: José Marcelo Pereira da Silva 

RESULTADO E DISCUSSÃO

A análise dos dados obtidos através de pesquisa bibliográfica, entrevistas e recursos

audiovisuais,  revela  a  riqueza  do  patrimônio  cultural  e  sua  urgência  em  ser  inserido

corretamente no cotidiano escolar. O esquecimento de grupos de folguedos, em especial o

Guerreiro,  traz  consigo  uma  mensagem  dolorosa:  cada  vez  mais  a  tradicionalidade  está



perdendo espaço no mundo contemporâneo. Sendo imprescindível o exercício da cidadania

por meio da valorização de ambientes carregados de cultura, sejam elas tangíveis ou não.

Revela ainda a necessidade de criar catalogações e subsidiar propostas de trabalho que

visem a revitalização do âmbito cultural, patrimonial e histórico. As práticas aplicadas com os

estudantes da Escola Municipal Pedro Cândido da Silva, corresponderam às expectativas dos

autores. No entanto, a dificuldade de contato com grupos de Guerreiros de outros municípios

impossibilitou a visita a ensaios e a terceira etapa prevista: a oficina de dança com os Mestres.

Apesar dos contratempos, a devolutiva dos estudantes foi satisfatória, uma vez que a

 proposta  foi  cumprida  com  êxito  no  que  tange  a  compreensão  da  sua  origem,

importância e conservação, bem como a prática de reproduzir algumas das peças encontradas

no Museu Casa Maria Mariá. 

Salienta-se que mesmo que os grupos Guerreiros tradicionais sofreram o esquecimento

no  município  de  União  dos  Palmares,  é  possível  encontrar  projetos  como  o  Projeto  de

Extensão Artifal, do Instituto Federal de Alagoas – IFAL, Campus Murici, coordenado pela

professora  Raphaella  Peixoto,  denominado  “Andanças”,  onde o  seu  objetivo  é  resgatar  a

aspectos culturais com a utilização de expressões artísticas, culminando em um balé étnico e

folclórico.

Em entrevista com a professora Raphaella, a mesma diz atribuir elementos pontuais de

alguns folguedos de sua infância, tais como Taiera, Baiana e Coco de Roda. Raphaella, assim

como Edgar, reconhece a importância de resgatar os folguedos do estado, cuidando para não

desrespeitar a cultura passada entre as famílias, mas sem deixar de prestigiar esses símbolos

como forma de tributo.

O projeto do PIBID, conta ainda com a inclusão da tecnologia para atribuir e integrar

as  novas  ferramentas  digitais  para  favorecer  a  ampliação  dos  trabalhos  realizados.  Deste

modo,  o  próximo passo para a  continuar  o resgate  ao Guerreiro,  é  maximizar  a  fonte de

informações sobre este patrimônio alagoano, transformando-as em material de didático a ser

entregue na Escola  Municipal  Pedro Cândido da Silva  e  disponibilizado  digitalmente  nas

redes  sociais  do  programa,  buscando  dinamizar  e  facilitar  o  acesso  a  fontes  de  pesquisa

confiáveis. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 



Em suma,  o trabalho desperta  tanto os bolsistas quantos  os estudantes  assistidos a

transpor os desafios do apagamento da cultura local, investigando a sua origem e formas de

restaurá-la. Com os dados expostos é possível responder à pergunta realizada no início do

artigo,  a  educação  patrimonial  pode  resgatar  uma  cultura  do  esquecimento  inevitável

mediante  o  seu  resgate,  difundindo  em  diversos  meios  de  comunicação  valendo-se  da

influência midiática para promover artistas locais e suas criações, uma vez que as principais

queixas  relacionadas  ao  desinteresse  em  perpetuar  a  tradição,  é  a  defasagem  do

reconhecimento do trabalho realizado, seja com condecorações institucionais, financeiras ou

populares. Nessa perspectiva, a documentação regulamentada e devidamente armazenada é a

principal ferramenta no que

 tange a problemática de rastrear os segmentos supracitados. O desafio final é manter acesa a

tradicionalidade na contemporaneidade de modo a cativar as próximas gerações a guardarem

o tesouro cultural e local.

AGRADECIMENTOS

Agradecemos  à  Coordenação  de  Aperfeiçoamento  de  Pessoal  de  Nível  Superior  -

Brasil (CAPES) pelo apoio financeiro que viabilizou este estudo, ao professor José Marcelo

Pereira da Silva, por contribuir para o enriquecimento deste trabalho e à professora Raphaella

Peixoto pelo tempo dedicado a compartilhar as suas experiências. 

REFERENCIAS

ALAGOAS. Secretaria de Estado da Cultura e Economia Criativa. Alagoas, seus folguedos e
suas danças. 2ª Edição (Ampliada e Revisada). Maceió, 2023.

BRANDÃO, Théo.  O Guerreiro.  Folguedos Natalinos. Maceió: Universidade Federal de
Alagoas, Museu Théo Brandão, 2003.

BRASIL.  Instituto  do  Patrimônio  Histórico  e  Artístico  Nacional  (IPHAN).  Educação
patrimonial: histórico, conceitos e processos. Brasília: IPHAN, 2014.

BRASIL.  Lei nº 11.502, de 11 de julho de 2007. Modifica as competências e a estrutura
organizacional da Fundação Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior –
CAPES. Edição federal, Brasília, 2007.



CHOAY, Françoise.  A alegoria do patrimônio.  Tradução:  Luciano Vieira Machado. São
Paulo: Estação Liberdade; Editora UNESP, 2001.

JMARCELO FOTOS. Mestre Caboco Linho e amigos violeiros dos Estados de Alagoas e 
Pernambuco. Blog, 26 mar. 2013. Disponível em: https://jmarcelofotos.blogspot.com Acesso
em: 01 de set. 2025

PAULO, Freire. Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro, Editora Paz e Terra
LTDA, v. 199, 1967

SOUZA, Iara Ferreira de.  "Eu sou alagoano, aonde o Guerreiro mora": uma etnografia
sobre o compartilhamento de fotografias de Guerreiro do Arquivo Etnográfico de Théo
Brandão. 2019. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – Universidade Federal de
Alagoas, Maceió, 2019.

VIEIRA, Jayson et al.  Guerreiros são Guerreiros. YouTube, 2022. Canal: Sobre Alagoas.
Disponível em: https://youtu.be/UaIiz3XLTZE?si=MzDrXq5UOnWteK1g Acesso em: 01 set.
2025.

https://youtu.be/UaIiz3XLTZE?si=MzDrXq5UOnWteK1g
https://jmarcelofotos.blogspot.com/

