
O PIBID COMO FORMA DE APOIO PARA A LEI 11.645/08: UM

RELATO DE EXPERIÊNCIA NO INTERIOR DE MINAS GERAIS

Lívia Ferreira Silva 1

Ingrid Silva de Oliveira Leite  2

RESUMO

A reflexão sobre educação, diversidade e interculturalidade é fundamental para o ensino de História,
sobretudo quando se considera a forma como os povos indígenas são frequentemente retratados na
grande mídia, em geral de modo homogeneizado e estereotipado. Tal representação contribui para a
perpetuação de compreensões equivocadas acerca de suas histórias e culturas. Apesar da promulgação
da Lei 11.645/08, que tornou obrigatória a abordagem das temáticas indígenas nas escolas brasileiras,
persistem  dificuldades  na  prática  docente,  frequentemente  atribuídas  à  ausência  de  formação
específica dos professores. Diante desse cenário, este trabalho possui como objetivo analisar de que
maneira o Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência (PIBID) pode contribuir para a
efetivação da lei, ao articular a formação inicial de licenciandos com experiências de ensino voltadas à
valorização  das  pluralidades  indígenas.  Para  tanto,  desenvolveu-se  uma  pesquisa,  por  meio  da
metodologia  qualitativa  descritiva,  baseada  em  observação  participante  e  entrevistas  com  os
participantes do projeto, envolvendo licenciandos em História da Universidade Federal de São João
del-Rei (UFSJ) que atuaram na Escola Municipal Professora Luzia Ferreira Cívico Militar, em Minas
Gerais.  O  lócus  da  investigação  foi  um projeto  denominado “Sociedades,  culturas  e  atualidades
indígenas”, realizado por bolsistas do subprojeto de História do PIBID. Os resultados preliminares
indicam que a inserção dos licenciandos no espaço escolar não apenas favoreceu a ampliação de seus
repertórios  formativos,  mas  também  estimulou  a  criação  de  estratégias  pedagógicas  inovadoras
voltadas à educação intercultural e decolonial, promovendo maior compreensão sobre a diversidade
dos povos indígenas entre os alunos do ensino básico.

Palavras-chave: Educação indígena, Ensino, Lei 11.645/08, Diversidade, PIBID.

INTRODUÇÃO

O Programa Institucional de Bolsas de Iniciação à Docência (PIBID) foi criado em

2007, como uma ação da Política Nacional de Valorização do Magistério do ministério da

Educação  (MEC),  por  intermédio  do  Fundo  Nacional  de  desenvolvimento  da  Educação

(FNDE)  e  financiamento  da  Coordenação  de  Aperfeiçoamento  de  Pessoal  de  Nível

Superior (CAPES). Em 2010, o programa foi consolidado pelo Decreto nº 7.219, de 24 de

junho de  2010,  que  dispõe  ao  Programa Institucional  de  bolsas  de  Iniciação  à  docência,
1 Graduanda  do  Curso  de  História  da  Universidade  Federal  de  São  João  del-Rei  –  UFSJ,
livia.f.silva100@aluno.ufsj.edu.br;
2 Professora orientadora:  Doutora em História pela Universidade Federal  Fluminense, Professora Adjunta de
História  do  Departamento  de  Ciências  Sociais  da  Universidade  Federal  de  São  João  del-Rei  –  UFSJ,
ingridoliveira@ufsj.edu.br



segundo  o  Art.  3º,  com  o  objetivo  de  inserir  licenciandos  no  cotidiano  escolar,

proporcionando-lhes  oportunidades  de  criação  e  participação  em  experiências  e  práticas

docentes  que  busquem  a  superação  de  problemas  identificados  no  processo  de  ensino-

aprendizagem.

Em paralelo, no dia 10 de março de 2008, foi sancionada a Lei 11.645 que alterou a

Lei de Diretrizes e Bases da Educação (Lei nº 9.394/96), modificada pela Lei nº 10.639, de 9

de janeiro de 2003, tornando obrigatório o estudo das histórias e culturas afro-brasileiras e

indígenas  em  todas  as  escolas  públicas  e  particulares  do  ensino  médio  até  o  ensino

fundamental.  A  Lei  implementada  visa  possibilitar  uma  melhor  compreensão  sobre  as

temáticas  e  o  estudo  das  histórias  e  culturas  africanas,  afro-brasileiras  e  indígenas,

promovendo  uma  educação  mais  abrangente  e  multicultural.  Dessa  forma,  amplia-se  a

percepção  dos  alunos desafiando  a visão  eurocêntrica  propagada pela  história  e  narrativa

hegemônica que tende a desconsiderar sujeitos historicamente invisibilizados. 

A  reflexão  sobre  educação,  diversidade  e  interculturalidade  é  fundamental  para  o

ensino de História e a Lei 11.645 viabiliza juridicamente a implementação de um ensino de

História  contra  hegemônico  respondendo  às  demandas  dos  coletivos  negros  e  indígenas.

Como  aponta  Ana  Claúdia  Oliveira  e  Silva  (2020)  a  grande  luta  e  mobilização  dos

movimentos sociais negros e indígenas na atualidade, bem como a discussão fomentada por

intelectuais, apontam para a necessidade da ampliação das temáticas abrangidas pelo currículo

escolar. Ou seja, observa-se que o debate sobre a discriminação e desigualdade étnico-racial é

anterior à Lei  11.645/2008, contudo a luta  travada pelos coletivos organizados,  visando o

reconhecimento  das  diversas  identidades  socioculturais  presentes  no  território  brasileiro,

ganha ainda mais força e visibilidade, saindo do aspecto normativo da lei caminhando até a

sala de aula e, então, a sociedade civil.

Entretanto,  de acordo com a bibliografia sobre o tema, a implementação da norma

permanece  bastante  limitada.  Observa-se  que  a  conquista  jurídica  e  o  avanço  legislativo

promovido pela criação da lei se restringem ao papel. Isto porque a sua execução em âmbito

nacional tem enfrentado desafios significativos; como, por exemplo, a falta de materiais  e

recursos  didáticos  adequados  para  tratar  o  tema,  a  resistência  da  matriz  curricular

monocultural  que favorece o ensino de certos temas em detrimento de outros, a formação



docente defasada que impossibilita o aprofundamento do ensino da História Indígena e Afro-

brasileira dentro da sala de aula, dentre outros fatores.

Nesse sentido, o PIBID, enquanto um programa que insere licenciandos ao contexto

escolar fomentando a criação de práticas pedagógicas inovadoras, pode funcionar como forma

de apoio  para  esta  lei,  tanto  para  as  escolas,  professores  regentes  (que muitas  vezes  não

tiveram a temática em sua formação) e os próprios bolsistas que vivenciam os desafios para a

implementação da Lei 11.645/08 e as limitações de um ensino de História multicultural no

contexto  escolar.  Em  síntese,  o  que  se  observa  dentro  da  escola  é  um  abismo  entre  a

legislação e  sua aplicabilidade,  ou seja,  ainda que a  Lei  11.645/08 represente  um grande

avanço  para  a  educação  brasileira,  que  caminha  para  promover  um ensino  antirracista  e

cidadão,  notamos  significativas  barreiras  para  a  sua  implementação.  Assim  como  aponta

Maria  da  Penha da  Silva  (2020)  tendo em vista  as  históricas  práticas  que  fomentaram o

preconceito e a discriminação racial no Brasil, tais mudanças na legislação educacional têm

exigido das escolas outras posturas nas práticas educativas, no que se refere ao tratamento

com as diversidades étnico-raciais.

Por  essa  razão,  entendemos  o  PIBID como forma de  apoio  para  Lei  11.645/08  e

apresentaremos o projeto desenvolvido em uma escola no interior do Estado de Minas Gerais.

O  projeto  denominado  “Sociedades,  culturas  e  atualidades  indígenas”  foi  realizado  por

bolsistas do subprojeto de História da Universidade Federal de São João del-Rei, que atuam

na Escola Municipal Professora Luzia Ferreira Cívico militar em turmas do 6º ano do ensino

fundamental II. A presente pesquisa foi articulada a partir da nossa experiência ao formular e

aplicar o projeto voltado para a história indígena, também por meio de um levantamento junto

aos  bolsistas  através  da  aplicação  de  um  formulário  on-line.  Diante  desse  cenário,  este

trabalho possui como objetivo analisar de que maneira o Programa Institucional de Bolsa de

Iniciação à Docência (PIBID) pode contribuir para a efetivação da lei, ao articular a formação

inicial  de licenciandos com experiências de ensino voltadas à valorização das pluralidades

indígenas. 

A partir da escolha temática do projeto (culturas e sociedades indígenas originárias),

procuramos relacioná-la aos objetivos da Base Nacional Comum Curricular (BNCC) a seguir:



(EF02HI02X) Identificar e descrever práticas e papéis sociais que as pessoas exercem em

diferentes comunidades, valorizando o respeito à diversidade familiar, social, cultural, política

e religiosa; 

(EF06HI05X) Descrever modificações da natureza e da paisagem realizadas por diferentes

tipos de sociedade com destaque para os povos indígenas originários, discutindo a natureza e

a lógica das transformações ocorridas; 

(EF04HI01) Reconhecer a história como resultado da ação do ser humano no tempo e no

espaço, com base na identificação de mudanças e permanências ao longo do tempo.

METODOLOGIA 

A  elaboração  do  artigo  se  deu  por  meio  da  abordagem  metodológica  qualitativa

descritiva, baseada em observação participante e entrevistas com os integrantes do Programa,

além da pesquisa bibliográfica que “[...] com o propósito de fornecer fundamentação teórica

ao trabalho, bem como a identificação do estágio atual do conhecimento referente ao tema”

(GIL, 2017, p. 28). Como já mencionado, o lócus da investigação foi o projeto denominado

“Sociedades,  culturas  e  atualidades  indígenas”  realizado  por  bolsistas  do  subprojeto  de

História  do  PIBID.  A  coleta  de  dados  foi  realizada  por  meio  de  um formulário  on-line

disponibilizado aos bolsistas que elaboraram o projeto. Posteriormente, outros participantes

também responderam, relatando suas dificuldades ao trabalharem com o tema em sala de aula

e os desafios encontrados para a implementação da Lei 11.645/08.

No dia 13 de maio de 2025 realizamos uma oficina com as duas turmas do 6º ano (A e

D). A oficina em questão intitulada como “Sociedades, Culturas e Atualidades Indígenas”

tratou-se de uma aula  expositiva-dialogada com apoio de slides, vídeos, imagens e textos,

sempre adaptados ao nível de compreensão dos alunos.  A aula foi pensada para um dia, mas

devido à  empolgação dos  alunos,  a  última parte  foi  desenvolvida  na  semana seguinte.  O

conteúdo trabalhado em sala tinha como tema principal as sociedades indígenas brasileiras

(assunto trabalhado em uma aula ministrada dias antes e reaproveitado para o trabalho do dia

13  de  maio)  e  foi  dividido  em  três  momentos:  1)  Sociedades  indígenas;  2)  Culturas,

ensinamentos  dos  povos  originários;  3)  Atualidades  indígenas.  O  objetivo  principal  era

apresentar  e  caracterizar  os  povos  originários  brasileiros,  diversificando  suas  práticas



culturais, modos de vida e organização social, visando o melhor entendimento e valorização

de tais sociedades. 

Portanto,  a  aula  foi  pensada visando a compreensão dos  significados simbólicos  e

rituais  da  arte  pré-histórica:  por  meio  do  estudo  dos  conceitos  de  pensamento  mágico  e

xamanismo,  destacando  sua  função  social,  espiritual  e  comunicacional  nas  comunidades

antigas, promovendo uma experiência criativa por meio de atividades práticas: como pintura e

colagem. Sendo assim, buscamos valorizar a cultura indígena como patrimônio histórico e

contemporâneo  combatendo  estereótipos  por  meio  da  visibilidade  das  lutas,  direitos  e

contribuições dos povos indígenas à sociedade brasileira. 

Ademais, buscamos ampliar temporalmente o entendimento dos alunos sobre o tema,

contextualizando as culturas  e sociedades  indígenas  no tempo presente evidenciando suas

lutas políticas pós democratização, a demarcação de terras apresentando tais temas através de

figuras  relevantes  para  o  movimento  indígena,  como  exemplo,  a  deputada  federal  Célia

Xakriabá e o líder indígena Ailton Krenak. Durante a aula, os alunos assistiram a um vídeo

em que a influenciadora Maira Gomez aborda os significados simbólicos da pintura corporal

indígena.  Em seguida, foi exibido um vídeo clipe da música Eju Orendive,  do grupo Brô

MC’s, um grupo composto por jovens Guarani e Kaiowá que unem o rap à musicalidade

indígena, cantando em guarani. 

Paralelamente  à  apresentação  das  manifestações  culturais,  discutiram-se  também

temas políticos  e  sociais,  como a luta  pela  demarcação de terras  e  os direitos  dos  povos

indígenas  no  Brasil.  Durante  essa  aula,  foi  promovida  a  escuta  dos  alunos,  permitindo  a

formulação  de  perguntas  e  observações.  Além  disso,  foram  trabalhados  os  conceitos  de

xamanismo, pensamento mágico e a percepção indígena sobre o tempo, problematizando a

percepção  construída  a  partir  da  colonização,  desmistificando  a  visão  evolucionista

eurocêntrica,  visando  a  valorização  das  epistemologias  e  modos  de  vida  alternativos  e

legítimos:
Dizia ainda há pouco que na concepção do tempo indígena o presente é o único
tempo real. O passado é memorial e o futuro uma especulação que quase não entra
na esfera mental dos povos indígenas. Dizia isso para refletir como isso se choca
frontalmente com a concepção linear, histórica que o ocidente desenvolveu. Para o
homem  pós-moderno  o  tempo  passou  a  ter  utilidade  produtiva.  A  revolução
industrial trouxe à tona a idéia de que “tempo é dinheiro”. A academia, por sua vez,
concentrou suas pesquisas buscando dividir o conhecimento em tantas vezes quanto
necessárias para dele tirar um produto consumível. Isso tornou o ocidental alguém
voltado apenas para si e para seu sucesso individual.  Tirou o foco do coletivo e



lançou-o  a  busca  da  felicidade  capaz  de  ser  comprada  pelo  dinheiro.
(MANDAKURU, 2009, p. 26)

REFERENCIAL TEÓRICO 

 Ao analisar a evolução dos paradigmas educacionais, Isabel Barca (2004) aponta que

o modelo de “aula-conferência” se baseia em uma lógica de educação centralizada na figura

do professor, na qual o docente se apresenta como único detentor do conhecimento, enquanto

os alunos se apossam da narrativa histórica acriticamente. Assim como a “aula-colóquio”, na

qual o professor utiliza a linguagem tecnicista e se apresenta como “planejador” e “gestor” do

diálogo. Contudo como aponta Isabel Barca ao categorizar o modelo de aula-oficina e o papel

do professor:
Aprender a interpretar o mundo conceitual dos seus alunos, não para de imediato o
classificar  em  certo/errado,  completo/incompleto,  mas  para  que  esta  sua
compreensão o ajude a modificar positivamente a conceitualização dos alunos, tal
como o construtivismo social propõe. Neste modelo, o aluno é efetivamente visto
como  um  dos  agentes  do  seu  próprio  conhecimento,  as  atividades  das  aulas,
diversificadas e intelectualmente desafiadoras, são realizadas por estes e os produtos
daí resultantes são integrados na avaliação. (BARCA, 2004. p. 132)

Sendo assim, a partir da categorização do modelo de “aula-oficina”, nossa abordagem

teórico metodológica possuiu como pano de fundo a proposta do ensino de história enquanto

ferramenta  interpretativa  e  o  professor  enquanto  investigador  social.   Nesse  paradigma

educativo o aluno é agente de sua formação e o modelo de saber é multifacetado. Para Barca

(2004) o saber histórico em sala de aula deve passar por uma compreensão contextualizada do

passado e pela orientação temporal que se traduz na interiorização das relações entre passado

compreendido, o presente problematizado e o futuro perspectivado:
Neste modelo, o aluno é efetivamente visto como um dos agentes do seu próprio
conhecimento,  as  atividades  das  aulas,  diversificadas  e  intelectualmente
desafiadoras, são realizadas por estes e os produtos daí resultantes são integrados na
avaliação (BARCA, 2004, p. 132)

Nesse contexto, a adoção do modelo de aula-oficina inseriu nosso trabalho em uma

prática  educativa  problematizadora  na  qual  os  conteúdos  aprendidos  em  sala  de  aula  se

reconfiguram  em  um  discurso  provocativo  levando  os  alunos  a  compreensão  crítica  da

realidade. Desse modo, a partir da oficina realizada, buscamos desenvolver uma estratégia

pedagógica  que  fugisse  do  paradigma  educacional  enraizado  pela  concepção  de  ensino

tradicional.  Paralelamente,  no  âmbito  da  educação  intercultural,  Catherine  Walsh  (2009)

propõe  a  interculturalidade  como  ferramenta  pedagógica  que  questiona  a  subalternação,



inferiorização e seus padrões de poder e busca a criação e desenvolvimento de compreensões

que dialoguem com as diferenças tendo como marcos de legitimidade o respeito. 

Sendo assim, a interculturalidade crítica entrecruza a luta dos coletivos étnico-raciais

(negros/as  e  indígenas)  e  as  práticas  pedagógicas  criando  um  ensino  que  questiona  as

estruturas opressivas, a segregação racial e a discriminação tendo como pano de fundo o saber

multifacetado.  Portanto,  a  educação  intercultural  é  pensada  enquanto  um projeto  político

pedagógico  que  parte  da  diversidade  sociocultural  e  tem  como  princípio  norteador  o

questionamento das relações de poder que foram impostas pelo processo de colonização e

propagadas a partir da subalternação e hierarquização dos povos:
Sob  essa  perspectiva,  a  educação  formal  tem,  historicamente,  sob  a  retórica  do
universalismo e da objetividade, não apenas difundido saberes e narrativas derivados
do  Norte  global,  como  impossibilitado  a  emergência  e/ou  a  visibilização  de
conhecimentos ‘Outros’. Assumindo, assim, essa instituição um relevante papel na
perpetuação da colonialidade. (LEITE; RAMALHO; CARVALHO, 2019, p.7)

Nosso  trabalho  teve  como  foco,  portanto,  a  construção  de  uma  aula  crítica  e

problematizadora que, por meio do diálogo entre os referidos autores, conseguisse superar

desinformações, desconstruir estereótipos e preconceitos sobre os povos indígenas e reafirmar

a  pluralidade  social  e  identitária  presente  no  território  repensando  o  Brasil  e  sua

sociodiversidade, indo ao encontro do respeito: 

Com  discussões  sobre  direitos  indígenas,  demarcação  de  terras,  xamanismo  e
pensamento  mágico  buscando  ampliar  a  compreensão  dos  estudantes  sobre  as
questões políticas,  sociais e simbólicas que envolvem os povos indígenas.  Foram
apresentados  aspectos  históricos  e  contemporâneos  das  culturas  indígenas,
explorando elementos como pinturas rupestres, cerâmicas e manifestações culturais
atuais, como o rap do grupo Brô MC’s e o trabalho da influenciadora Maira Gomez.
Também foi apresentado o discurso de Ailton Krenak na Assembleia Constituinte de
1988 e um vídeo sobre os Jogos Olímpicos Indígenas. Os estudantes demonstraram
entusiasmo  ao  conhecer  manifestações  culturais  indígenas  contemporâneas,
especialmente o rap do grupo Brô MC's. De modo geral, a experiência foi muito
boa,  mostrando  que  os  alunos  estavam  abertos  e  interessados  em  desconstruir
estereótipos, compreender a diversidade dos povos indígenas e refletir criticamente
sobre suas lutas e contribuições para a sociedade brasileira. (Bolsista 1)

RESULTADOS E DISCUSSÃO

A  partir  do  projeto,  realizamos  um  levantamento  por  meio  da  aplicação  de  um

formulário on-line direcionado aos bolsistas que ministraram a oficina e aqueles que também

trabalharam a temática sobre a história indígenas no âmbito do PIBID, na mesma escola. O

formulário  contemplou  questões  voltadas  à  educação  intercultural  na  qual  os  bolsistas



relataram os obstáculos enfrentados para a execução das aulas,  o maior desafio encontrado

pelo  professor  de  História  ao  abordar  a  temática  indígena, suas  percepções  acerca  da

implementação da Lei 11.645/08 e a importância do PIBID enquanto espaço de formativo

favorecendo a ampliação do repertório de práticas pedagógicas inovadoras. 

Clóvis  Antônio  Brighenti  aponta  que  “a  temática  indígena  em  sala  de  aula  está

relacionada a um imaginário positivista e evolucionista criado no século XIX, pelo qual os

indígenas não eram considerados em suas historicidades e estavam fadados a desaparecer”

(BRIGHENTI, 2009, p. 232). Sobre a abordagem da temática ameríndia em sala de aula, os

bolsistas apontaram que o maior desafio encontrado pelo professor é: 
Um  dos  maiores  desafios  enfrentados  pelo  professor  de  História  ao  abordar  a
temática indígena está na superação de visões estereotipadas e simplificadas, ainda
muito presentes no imaginário social. A complexidade das culturas indígenas, sua
diversidade  e  presença  contemporânea  muitas  vezes  são  negligenciadas,  o  que
demanda do  professor  um esforço  de  pesquisa.  O PIBID ajuda  a  enfrentar  esse
desafio ao oferecer experiências práticas que favorecem a construção de abordagens
pedagógicas mais críticas e contextualizadas.  Por meio de aulas que valorizam o
protagonismo indígena,  os  bolsistas  têm a  oportunidade  de  desenvolver  práticas
educativas,  por  vezes  não  exploradas  pelo  professor  titular.  Nesse  processo,
aprendem também a exercer e refletir sobre a docência, articulando teoria e prática.
(Bolsista 1)

No âmbito das práticas educativas, mais especificamente a educação intercultural, “a

escola terá que fazer um esforço para conhecer esses povos, sua história e sua cultura e, mais

especialmente, afirmar uma presença que supere a invisibilidade histórica que se estende até o

presente” (BERGAMASCHI, GOMES, 2012, p.54). Saindo do chão da escola e colocando

em evidência  a  formação docente,  a  bibliografia  recém produzida aponta  uma fragilidade

curricular e indica a necessidade de transformações estruturais  através da incorporação da

perspectiva êmica, uma visão de dentro para fora, como caminho para a qualificação docente:
Os  estudos  indicam  que  a  efetivação  da  Lei  11.645/2008  requer  mudanças
estruturais na formação inicial e continuada de professores de História, nos materiais
didáticos  e  nas  práticas  escolares.  A  incorporação  de  saberes  produzidos  por
intelectuais indígenas — uma perspectiva êmica — nos currículos e bibliografias
dos cursos de licenciatura  em História  é  um caminho promissor para  superar  os
problemas  identificados  e  garantir  uma  educação  mais  diversa,  crítica  e
comprometida com os direitos dos povos originários. (LEITE e FERREIRA, 2025,
p.220)

Sendo assim, pensando acerca da abordagem e o papel do professor de história, os

bolsistas apontaram que a compreensão e valorização das culturas indígenas, dentro da oficina



ministrada,  se deu partir da articulação com a produção intelectual,  cultural  e política dos

povos originários:
O professor deve adotar uma abordagem que desconstrua visões estereotipadas e
homogêneas sobre os povos indígenas, apresentando-os como sociedades dinâmicas,
plurais e contemporâneas. Isso pode ser feito: Contrapondo o passado e o presente,
esvaziando a visão que restringe os indígenas  ao passado ou a um momento do
"descobrimento". E valorizando a voz e a produção indígena, como incluir na aula
materiais produzidos por indígenas, como músicas, literatura, filmes e depoimentos,
dando autoria e protagonismo a esses grupos. Além de utilizar atividades práticas,
artísticas  e  lúdicas  (pintura,  música,  criação  de  murais)  que  permitam  uma
compreensão que vá além do cognitivo, atingindo também uma dimensão sensível e
empática. (Bolsista 2)

A abordagem da educação intercultural  e decolonial  no Ensino Básico requer do
professor uma postura crítica diante das narrativas históricas hegemônicas, muitas
vezes  excludentes.  É  importante  trabalhar  com múltiplas  fontes  (orais,  visuais  e
escritas,  como  vídeos,  músicas,  obras  artísticas  e  depoimentos  de  lideranças
indígenas)  que valorizem a diversidade cultural,  histórica e linguística dos povos
originários, acredito que isso contribua para desconstruir estereótipos e aproximar os
estudantes da pluralidade dos modos de vida indígenas, incentivando o respeito às
diferenças, a reflexão histórica e a valorização dos saberes não ocidentais. (bolsista
1)

Ainda  no  tocante  da  implementação  e  importância  da  Lei  11.645/08,  o  avanço

legislativo  “[...]  é  considerada  pelos  movimentos  negros  e  indígenas  como  instrumento

indispensável na luta contra as desigualdades etnicorraciais, uma vez que a instituição escolar

possui a aptidão legal para contribuir com a desconstrução de preconceitos” (SILVA, 2020, p.

96). Apesar da lei permitir um caminho aberto para a interculturalidade, sua promulgação não

garante  sua  efetividade,  assim  também a  prática  pedagógica  da  educação  intercultural  se

figura especialmente no professor, mas não unicamente nele. 

Dentro desse cenário, os bolsistas apontam o PIBID enquanto uma ação difusora da

prática  da  educação  decolonial  e  intercultural  a  partir  da  formação  de  professores  que

produzem  novas  percepções  e  metodologias  sobre  a  temática  indígena,  desconstroem  as

noções equivocadas do senso comum, corroborando para a implementação da Lei 11.645/08:
O PIBID é uma ferramenta poderosa para a efetiva implementação da Lei 11.645/08,
que torna obrigatório o ensino de história e cultura indígena. Muitas vezes, a lei não
se concretiza por falta de recursos didáticos e formação prática dos professores. O
PIBID atua  justamente  nessa  lacuna,  pois  as  intervenções  didáticas  validadas na
prática pelos bolsistas se tornam recursos valiosos que podem ser compartilhados e
adaptados  por  outros  professores  da  escola.  E  criando  comunidades  de  prática,
espaços onde os participantes do PIBID de diferentes escolas possam socializar suas
experiências,  sucessos e  fracassos,  construindo coletivamente  um repertório  mais
robusto para atender à lei. (Bolsista 2)

Destaca-se ainda:



O  PIBID  representa  uma  importante  forma  de  apoio  à  implementação  da  Lei
11.645/08, ao fomentar práticas pedagógicas que valorizam a história e cultura dos
povos indígenas no currículo escolar.   Através do PIBID é possível  desenvolver
práticas educativas coerentes com os princípios da lei mencionada, enfrentando o
apagamento  histórico  e  cultural  dos  povos  originários.  A  formação  continuada
também é muito importante para atualizar os docentes em exercício, ampliar seus
repertórios  e  garantir  que  a  abordagem  das  temáticas  indígenas  seja  feita  com
profundidade e respeito. (Bolsista 1)

Portanto,  a  partir  do levantamento  junto  aos  bolsistas  do programa,  nota-se que a

inserção  dos  licenciandos  no  espaço  escolar  não  apenas  favoreceu  a  ampliação  de  seus

repertórios  formativos,  mas  também  estimulou  a  criação  de  estratégias  pedagógicas

inovadoras voltadas à educação intercultural e decolonial, promovendo maior compreensão

sobre a diversidade dos povos indígenas entre os alunos do ensino básico.

A inserção no espaço escolar através do PIBID foi fundamental para transformar a
teoria acadêmica em prática docente real. Ao ministrar aulas sobre história indígena,
pude aprender que conceitos complexos, como a desconstrução de estereótipos, só
ganham  vida  com  metodologias  ativas.  Os  resultados  indicam  ampliação
significativa  do  repertório  cultural  dos  estudantes,  com  superação  de  visões
estereotipadas  sobre  os  povos  indígenas.  Através  das  produções  artísticas  e
questionamentos surgidos,  evidenciou-se  a  compreensão  da  continuidade  cultural
entre passado e presente, bem como o desenvolvimento de perspectivas mais críticas
sobre  a  realidade  contemporânea  desses  grupos.  O  mural  produzido  materializa
concretamente essa conexão temporal, integrando técnicas ancestrais com projeções
pessoais dos alunos. (bolsista 2)

A  inserção  de  professores  em  formação  no  espaço  escolar,  proporcionada  pelo
PIBID,  é  muito  importante  para  o  desenvolvimento  da  prática  docente,
principalmente por permitir o contato direto com a realidade escolar.  A vivência
prática possibilita a compreensão das dinâmicas da sala de aula e da necessidade de
adaptação.  No  caso  específico  das  aulas  sobre  História  Indígena,  essa  inserção
permitiu experimentar metodologias, explorar recursos audiovisuais e promover a
participação  dos  alunos,  o  que  favoreceu  a  construção  de  um  ensino  mais
significativo.  Essa experiência prática contribuiu diretamente para minha formação
docente,  pois  evidenciou  a  importância  de  uma  abordagem  crítica  e  atualizada,
especialmente ao tratar de temas historicamente marginalizados, como os saberes e
culturas dos povos indígenas. (bolsista 1)

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A  presente  pesquisa  evidenciou  que  a  Lei  11.645/08  é  reconhecida  como  uma

conquista  legislativa  que  trouxe  voz  aos  sujeitos  silenciados  pela  história  e  pelo  ensino

perpassados  pelo  passado  colonial,  contudo  sua  efetivação  ainda  é  um  horizonte  a  ser

alcançado.  Nota-se que a  implementação da lei  de fato ocorrerá a partir  da superação de

grandes obstáculos formativos por meio de ações direcionadas à diversos atores do campo

educacional, político e social. Como exemplo, podemos apontar a reforma e ampliação do



currículo  escolar  e  a  revisão  da  literatura  acadêmica  que  serve  de  base  para  a  formação

docente, investimentos na formação continuada de professores e aos demais trabalhadores da

educação. 

Portanto, dentro desse cenário o PIBID, enquanto um programa que visa a inserção de

futuros  professores  nas  escolas  de  ensino  básico,  pode  figurar  como  um  apoio  à  Lei

11.645/08.  Visto  que  o  programa  proporciona  a  possibilidade  de  uma  formação  docente

consciente e reflexiva, pois insere professores em formação no ambiente escolar propiciando

o  contato  direto  com o  contexto  e  desafios  docentes,  transformando  a  teoria  em prática

docente.  Dessa  forma,  a  ampliação  de  repertórios  formativos  frutos  do  programa,

instrumentaliza  e  viabiliza  a  construção  de  um ensino  de  História  que  reformule  antigas

práticas pedagógicas objetivando a desconstrução de preconceitos propagados, subvertendo a

narrativa  que  silenciou  a  voz  dos  povos  originários  nos  currículos  escolares  e,

consequentemente, fomentando uma licenciatura intercultural garantindo a implementação da

Lei 11.645/08.

 

AGRADECIMENTOS 

Agradecemos à CAPES pela concessão das bolsas do Programa Institucional de Bolsa

de Iniciação à Docência (PIBID)

REFERÊNCIAS 

BERGAMASCHI, Maria Aparecida; GOMES, Luana Barth. A temática indígena na escola:
ensaios de educação intercultural.  Currículo sem Fronteiras, v. 12, n.1, p. 53-69, jan./abr.
2012.

BARCA,  Isabel.  Aula  Oficina:  do  Projeto  à  Avaliação.  In.  Para  uma  educação  de
qualidade: Atas da Quarta Jornada de Educação Histórica. Braga, Centro de Investigação
em Educação (CIED)/ Instituto de Educação e Psicologia, Universidade do Minho, 2004, p.
131 – 144.

BRASIL. Decreto nº 7.219, de 24 de junho de 2010. Dispõe sobre o Programa Institucional de
Bolsa  de  Iniciação  à  Docência  (PIBID)  e  dá  outras  providências.  Disponível  em:
https://legislacao.presidencia.gov.br/atos/?
tipo=DEC&numero=7219&ano=2010&ato=8c2cXWU5EMVpWT09a.  Acesso  em:
13/10/2025.

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, 2018.



BRASIL.  A Lei  no  11.645,  de  11  de  março de  2008.  Estabelece  as  diretrizes  e  base  da
educação nacional, para incluir no currículo oficial o ensino da História das Culturas afro-
brasileiras e indígenas.  Publicado no DOU de 11/03/2008. Brasília,  2008. Disponível em:
http://www.planalto.gov.br/ccivil. Acesso em 14/10/2025.

BRIGHENTI,  Clovis  A.  Colonialidade  e  decolonialidade  no  ensino  da  história  e  cultura
indígena.  In:  SOUZA,  Fábio  Feltrin  de  e  WITTMANN,  Luisa  Tombini.  (Orgs.).
Protagonismo indígena na história:  coleção  educação para as  relações  étnico-raciais.
Tubarão: Gráfica e Editora Copiart UFFS, 2016 p. 231-254.

LEITE,  Ingrid  Silva  de  Oliveira;  FERREIRA,  Júlia  Resende.  A  perspectiva  êmica  dos
indígenas: um caminho para a formação dos professores de História e a Lei 11.645/2008.
Revista Lusófona de Educação, v. 66, nº 66, p. 215-230, 2025.

GIL, Antônio Carlos.  Como elaborar projetos de pesquisa. 6. ed. Rio de Janeiro: Atlas,
2017.

LEITE, Lúcia Helena Alvarez; RAMALHO, Bárbara Bruna Moreira;  CARVALHO, Paulo
Felipe Lopes de. A Educação como Prática de Liberdade: Uma Perspectiva Decolonial sobre
a Escola. Educação em Revista, v. 35, p. 1-21, 2019.

MUNDURUKU,  Daniel.  Educação  indígena:  do  corpo,  da  mente  e  do  espírito.  Revista

Múltiplas Leituras, v.2, n. 1, p. 21-29, jan. / jun. 2009.

SILVA Maria da Penha da. Educação intercultural: a presença indígena nas escolas da cidade
e a lei no 11.645/2008. in: SILVA, Edson; SILVA, Maria da Penha da (org.).  A temática
indígena na sala de aula: Reflexões para o ensino a partir da Lei 11.645/2008 . 3. ed.
Recife  :  Ed.  UFPE,  2020,  p.  52-76.  e-book.  disponível  Em:
https://editora.ufpe.br/books/catalog/book/62. Acesso em 12/10/2025.

SILVA, Ana Cláudia Oliveira da. A implantação da lei 11.645/2008 no brasil: um histórico de
mobilizações e conquistas. in: SILVA, Edson; SILVA, Maria da Penha da (org.). A temática
indígena na sala de aula: Reflexões para o ensino a partir da Lei 11.645/2008 . 3. ed.
Recife  :  Ed.  UFPE,  2020,  p.  78  -  102.  e-book.  disponível  Em:
https://editora.ufpe.br/books/catalog/book/62. Acesso em 12/10/2025.

WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e pedagogia decolonial: in-surgir, re-existir e
re-viver.  In: CANDAU, Vera Maria. (Org.).  Educação in-tercultural na América Latina:
entre concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro, Ed. 7 Letras, 2009, p. 12-42.


